

PENSAMIENTO - PALABRA - ACCION

# PUBLICANDO EL CONOCIMIENTO DE LA CULTURA Y ESPIRITUALIDAD JUDÍA PARA ARAGÓN

Hoy es miércoles 18 de elul de 5782 - 14 de septiembre de 2022.

# Resumen de la Parashá Ki Tavó.

Deuteronomio 26:1-29:8



Moshe instruye al Pueblo de Israel: Cuando entres a la tierra que Di-s te está entregando como herencia eterna, y la establezcas y la cultives, trae las primeras frutas (bicurím) de tu huerta al Sagrado Templo, y declara tu gratitud por todo lo que Di-s ha hecho por ti.

Esta sección también incluye las leyes de los diezmos dados a los Leviím y a los pobres, las instrucciones detalladas de cómo proclamar las bendiciones y las maldiciones en los montes Grizím y Eival, como fue discutido al comienzo de la sección Ree.

Moshe recuerda a la gente que son el pueblo elegido por Di-s y que ellos, a su vez, han elegido a Di-s.

La última parte de Ki Tavó consiste en la Tojajá (reprimenda). Luego de listar las bendiciones con las cuales Di-s premiará a la gente cuando ellos sigan las leyes de la Torá, Moshe da una larga y dura lista de cosas malas, como enfermedad, hambruna, pobreza y exilio, que ocurrirán si ellos abandonan los preceptos de Di-s.

Moshe concluye diciendo al pueblo que sólo hoy, cuarenta años después de su nacimiento como pueblo, alcanzaron "un corazón para saber, ojos para ver y oídos para escuchar".

# TRANSFORM-ACCIÓN. Transformando las palabras de la Parashá en acciones diarias.



## Qué significa ser apartados

A continuación, Moshé comenzó a alentar al pueblo judío a sostener el pacto que este sellara con D-os en ocasión de la entrega de la Torá en el monte Sinaí. A cambio de honrar el Pacto — dijo— D-os considerará al pueblo judío como especialmente querido, más allá de Su amor por los demás pueblos.

# [Dijo Moshé al pueblo judío:] "D-os os ha apartado hoy, para ser Su pueblo preciado." (Declaro NO TITO 28:18)

D-os nos ha "apartado" del mal y la maldad. Nuestra naturaleza divina y nuestro verdadero ser interno nos colocan absolutamente por encima de toda participación en el mal, lo que nos vuelve inherentemente incapaces de cometer daño.

Es por ello que, cuando hacemos algo que nos distancia de D-os, siempre podemos regresar a Él. Cuando el regreso a D-os está motivado en un apasionado amor a Él, no solo podemos abandonar comportamientos negativos y malos hábitos en cualquier instante (desafiando así las fuerzas naturales de la inercia y el hábito), sino que incluso podemos convertir deliberados pecados pasados en motivación para comportamientos de signo positivo.

#### Rosh Hashaná (Domingo 25 sept al anochecer)

Nuestros Sabios enseñan: Los símbolos tienen significado real. Por lo tanto servimos alimentos simbólicos para que representen el buen año que esperamos merecer. Estos alimentos simbólicos y las plegarias que les acompañan abren la cena festiva la primera noche de Rosh Hashaná. En las comunidades sefarditas, se les repite la segunda noche.



Mojamos la porción de Jala para Hamotzi en miel - si uno no tiene miel, se usa azúcar. Después de comer la Jala, se toma una tajada de manzana dulce y se moja en miel. Se recita la bendición de Bore Peri ha-Etz, se come la manzana, y luego se dice la siguiente plegaria: "Que sea tu voluntad renovarnos un año dulce y bueno."

También se acostumbra comer diferentes vegetales sobre los que se recitan las plegarias correspondientes, incorporando los sonidos de sus nombres arameos. Algunos de estos son:

#### silki [remolachas]



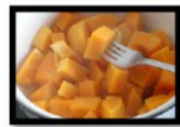
que sugiere el significado de la palabra "eliminar." De ahí viene: " Que tus enemigos sean eliminados."

## kartii [puerros]



que sugiere el significado de la palabra "reducir." De ahí viene: "Que tus enemigos sean reducidos."

## kara [calabaza]



que sugiere el significado de la palabra "leer." De ahí viene: "Que nuestros méritos sean leídos ante ti."

## tamri [dátiles]



que sugiere el significado de la palabra "consumir." De ahí viene: " Que tus enemigos sean consumidos."

Obviamente estos alimentos deben ser sabrosos.

#### Granada



También se acostumbra comer una granada y decir, "Que nuestros méritos sean tan abundantes como las semillas de una granada."

#### Cabeza de pez



Algunos siguen la costumbre de comer la cabeza de un pescado, y decir: "Que sea Tu voluntad que seamos la cabeza y no la cola."

Algunos especificamente comen pescado como símbolo de bendición.

Todos estos alimentos sirven para recordarle al hombre que está siendo juzgado y para impulsarlo a arrepentirse. Es sumamente importante evitar enojarse en este día. Aunque los Sabios enfatizaron que uno debe evitar enojarse durante todo el año, es especialmente importante que uno evite hacerlo en Rosh Hashaná. En vez de eso, uno debe vestirse en la alegría de D-os y llenar su corazón con buena voluntad y amor, de manera que su comportamiento también sea una señal favorable.

Se acostumbra no comer nueces en Rosh Hashaná, o alimentos similares que aumentan flemas y podrían afectar nuestra concentración al rezar. Algunos mantienen que la costumbre de no comer nueces se basa en el hecho de que la gematria [valor numérico de las letras en hebreo] de egoz - nuez - es equivalente al de Jet - pecado, y hacemos todo lo que podemos para evitar cualquier sugerencia de pecado en Rosh Hashaná.

Los comentaristas posteriores explicaron que participamos de estos alimentos simbólicos en la noche de Rosh Hashaná porque durante el día no nos preocupamos con peticiones materiales, ya que las plegarias ofrecidas se dirigen a expresar nuestro reconocimiento de la soberanía de D-os. Sin embargo, aunque rezamos que el dominio de D-os sea reconocido por todos, la satisfacción de nuestras necesidades materiales también cumple un papel al permitirnos ocuparnos de las inquietudes del Cielo. Así, es apropiado que aludamos a estas necesidades físicas por medio del uso de símbolos.

## ENCENDIDO DE VELAS DE SHABBAT EN ZARAGOZA

19:53 hrs (18 min antes de la puesta de sol). Puesta del sol: 20:11. Anochecer (3 estrellas): 20:52. Anochecer – 72 minutos: 21:23.

Shabbat termina al día siguiente con la aparición de 3 estrellas a las: 20:52. Algunos esperan 72 minutos después: 21:22 hrs. Los horarios cambian en cada región cada semana.

Mat recopilado por: Carlos Asahel Rocha Bejarano. Fuentes relacionadas en azul. Supervisado por Timna Segal – Asociación Sefarad Aragón.



## Actividades de acercamiento a la cultura e historia judía

Por vacaciones de verano las diferentes clases se retomarán en el mes de septiembre ©. Pronto nos veremos.

Sefarad Aragón - Zaragoza/España - sefarad.aragon@gmail.com